M U M m Z /\ i
lournal of Community Enfisagement

Revitalisasi Pendidikan Akhlak Nabawi sebagai Strategi
Penguatan Resiliensi Keluarga Muslim Peri-Urban di Era

Digital

Ratna Suraiya’, Moch. Zakki Mubarok? Nashrun Jauhari?, Fathul Chodir‘, Mohamad Dahlan®
125 Institut Agama Islam Al-Khoziny Sidoarjo, Indonesia
34 Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto, Indonesia.

* Corresponding Author: ratnasuraiya88@gmail.com

ARTICLE INFO ABSTRACT
This Community Service Program is designed to revive Nabawi moral
Article history education within peri-urban Muslim families through a participatory service

Submit 02 Desember 2025
Revised 19 Desember 2025
Accepted 21 Desember 2025

Keywords: Prophetic
Morality, Family Resilience,
Sirah Studies, Peri-Urban,
Digital Era

learning approach. The main focus of the program is to strengthen family
resilience amidst the wave of digitalization that brings various social and
spiritual challenges. The partner community, the congregation of Musholla Al-
Fattah in Prasung Village, Sidoarjo, faces issues such as declining face-to-face
interaction, increasing individualistic attitudes, weak parental supervision
over gadget use, reduced attention to worship and morality, as well as the threat
of children and adolescents becoming involved in online gambling practices.
The program was carried out through five main stages: identifying family
resilience mneeds, conducting interactive thematic studies of the Sirah
Nabawiyah, collective reflection, participatory evaluation, and celebrating the
learning outcomes. The core product was the internalization of moral values
through the study of the Sirah Nabawi, with emphasis on the principles of sidq
(honesty), amanah (responsibility), hilm (patience), rahmah (compassion), and
istigamah (consistency). The study was structured in an applicative manner
and tailored to the local family context of the congregation. The results of the
program demonstrated the emergence of family awareness regarding spiritual
and social roles, strengthened communication among family members, and
active involvement of the congregation in moral education. This PKM
highlights the urgency of Nabawi-based moral education as the foundation of
family resilience in peri-urban Muslim communities, while also recommending
the development of similar studies that are adaptive, reflective, and sustainable

in other communities with comparable dynamics.

ABSTRAK

Katakunci:  Akhlak
Nabawi, Resiliensi

Keluarga, Kajian Sirah,
Peri-Urban, Era Digital

Program Pengabdian kepada Masyarakat ini diarahkan untuk menghidupkan
kembali pendidikan akhlak Nabawi dalam keluarga muslim peri-urban melalui
pendekatan service learning vyang partisipatif. Fokus kegiatan adalah

membangun ketahanan keluarga di tengah arus digitalisasi yang membawa



mailto:ratnasuraiya88@gmail.com

berbagai tantangan sosial dan spiritual. Mitra kegiatan, jama’ah Musholla Al-
Fattah di Desa Prasung, Sidoarjo, menghadapi persoalan seperti menurunnya
interaksi tatap muka, meningkatnya sikap individualis, lemahnya pengawasan
orang tua terhadap penggunaan gawai, berkurangnya perhatian terhadap
ibadah dan akhlak, serta ancaman keterlibatan anak dan remaja dalam praktik
judi online. Kegiatan dilaksanakan melalui lima tahapan utama, yaitu
identifikasi kebutuhan ketahanan keluarga, kajian tematik sirah Nabawiyah
secara interaktif, refleksi bersama, evaluasi partisipatif, dan perayaan hasil
pembelajaran. Produk inti berupa internalisasi nilai-nilai akhlak melalui kajian
sirah  Nabawi, dengan penekanan pada prinsip sidq (jujur), amanah
(bertanggung jawab), hilm (sabar), rahmah (kasih sayang), dan istigamah
(konsisten). Kajian ini disusun secara aplikatif dan relevan dengan konteks
lokal keluarga jama’ah. Hasil kegiatan menunjukkan munculnya kesadaran
keluarga terhadap peran spiritual dan sosial, penguatan komunikasi
antaranggota, serta keterlibatan aktif jama’ah dalam pendidikan akhlak. PKM
ini menegaskan urgensi pendidikan akhlak berbasis sirah Nabawi sebagai
fondasi ketahanan keluarga muslim peri-urban, sekaligus merekomendasikan
pengembangan kajian serupa yang adaptif, reflektif, dan berkelanjutan di

komunitas lain.

1. Pendahuluan
Perkembangan teknologi digital telah mengubah lanskap kehidupan sosial

secara drastis, termasuk dalam ranah keluarga (Sari & Diana, 2024). Di wilayah
peri-urban—yang berada di antara tradisi pedesaan dan modernitas
perkotaan—keluarga Muslim menghadapi tekanan ganda: tuntutan adaptasi
terhadap teknologi di satu sisi, dan pelestarian nilai-nilai keislaman di sisi lain
(Rachman Jaya, 2022). Transformasi ini tidak hanya menyentuh aspek ekonomi
dan gaya hidup, tetapi juga memengaruhi struktur otoritas, pola komunikasi,
serta sistem nilai yang menjadi fondasi kehidupan keluarga (Ram, 2025).

Digitalisasi membawa peluang sekaligus tantangan (Wahyuni et al., 2024). Di
satu sisi, akses informasi dan komunikasi menjadi lebih mudah; namun di sisi
lain, penetrasi nilai-nilai global yang tidak selalu sejalan dengan etika Islam
dapat mengikis identitas moral keluarga. Fenomena seperti individualisme
digital, disrupsi peran orang tua, dan pergeseran pola asuh menjadi isu yang
semakin nyata (Rahmawati & Nur, 2025). Dalam konteks ini, resiliensi keluarga
Muslim tidak cukup dibangun melalui pendekatan material semata, melainkan
harus diperkuat dengan nilai spiritual dan etika yang bersumber dari tradisi
profetik (Asrofi et al., 2025).

Akhlak Nabawi sebagai warisan moral Rasulullah Saw. yang termaktub

dalam sirah dan hadis merupakan fondasi etis yang menampilkan nilai-nilai

237



luhur seperti kasih sayang (rahmah), kejujuran (sidq), kesabaran (sabr),
kelembutan (layyin), dan tanggung jawab (amanah). Nilai-nilai tersebut tidak
hanya memiliki relevansi teologis, tetapi juga bersifat kontekstual dalam
membentuk keluarga yang tangguh, adaptif, dan berorientasi pada
kemaslahatan sosial. Keteladanan Nabi Muhammad Saw. dalam kehidupan
domestik—baik dalam relasinya dengan istri, anak, maupun kerabat—
menunjukkan bahwa keluarga merupakan ruang utama pendidikan akhlak.
Dalam perspektif ini, rumah tangga Nabi berfungsi sebagai model mikro
pembentukan masyarakat Madinah yang beradab, harmonis, dan berkeadilan.

Namun demikian, pendidikan akhlak dalam kehidupan modern cenderung
mengalami marginalisasi, baik dalam ranah institusional maupun
domestik(Ainiyah, 2017). Di lingkungan sekolah, tekanan kurikulum formal
yang berorientasi pada capaian kognitif dan kompetensi teknis sering kali
menggeser posisi pembinaan karakter dan nilai moral. Pendidikan akhlak kerap
diperlakukan sebagai pelengkap, bukan sebagai inti dari proses pembentukan
manusia seutuhnya(Zubaidi, 2023). Kondisi ini sejatinya bertentangan dengan
tujuan pendidikan nasional sebagaimana ditegaskan dalam Undang-Undang
Sistem Pendidikan Nasional Nomor 20 Tahun 2003, yang menempatkan
pengembangan kekuatan spiritual keagamaan, pengendalian diri, kepribadian,
dan akhlak mulia sebagai tujuan fundamental pendidikan.

Di sisi lain, internalisasi nilai-nilai akhlak dalam keluarga juga menunjukkan
gejala pelemahan (Zubaidi & Nadifah, 2023). Perubahan gaya hidup, disrupsi
digital, serta minimnya keteladanan orang tua dalam praktik keseharian
menyebabkan pendidikan akhlak di rumah tidak lagi berlangsung secara
konsisten dan berkesinambungan (Laila Dzikra & Siti Masyithoh, 2025).
Abdullah Nashih Ulwan menegaskan bahwa pembentukan akhlak anak
menuntut penerapan metode keteladanan, pembiasaan, nasihat, pengawasan,
dan sanksi yang proporsional. Selain itu, efektivitas pendidikan akhlak sangat
bergantung pada kualitas personal pendidik (orang tua), yang dituntut memiliki
keikhlasan, ketakwaan, keluasan ilmu, kesabaran, serta rasa tanggung jawab
yang kuat.

Realitas tersebut menunjukkan bahwa revitalisasi pendidikan akhlak harus
dilakukan secara simultan melalui dua poros utama, yakni keluarga dan
institusi pendidikan. Penguatan kurikulum berbasis nilai serta optimalisasi
peran orang tua sebagai pendidik pertama dan utama menjadi kunci dalam
membentuk generasi yang tidak hanya unggul secara intelektual, tetapi juga

kokoh secara moral dan spiritual.

238



Kondisi ini relevan dengan dinamika sosial yang terjadi di Desa Prasung,
Kecamatan Buduran, Kabupaten Sidoarjo, sebagai wilayah peri-urban yang
tengah mengalami transformasi akibat ekspansi industri dan penetrasi budaya
digital. Perubahan tersebut tidak hanya berdampak pada aspek ekonomi dan
pola konsumsi masyarakat, tetapi juga memengaruhi nilai-nilai keluarga, pola
asuh, serta ketahanan emosional dan spiritual keluarga Muslim. Indikator
tantangan sosial terlihat dari menurunnya intensitas interaksi tatap muka
antaranggota keluarga, meningkatnya sikap individualisme, serta lemahnya
pengawasan orang tua terhadap penggunaan gawai. Sementara itu, tantangan
spiritual tercermin dari berkurangnya perhatian terhadap ibadah dan
pembinaan akhlak, serta meningkatnya kerentanan anak dan remaja terhadap
praktik menyimpang di ruang digital, seperti judi daring.

Dalam konteks tersebut, pendidikan akhlak Nabawi menawarkan
pendekatan strategis yang relevan dan aplikatif. Keteladanan Rasulullah Saw.
dalam membangun kehidupan keluarga yang dilandasi kasih sayang, tanggung
jawab, kesabaran, penghormatan, dan komunikasi yang lembut menjadi model
ideal bagi keluarga Muslim dalam menghadapi tekanan zaman. Oleh karena itu,
kegiatan pengabdian kepada masyarakat ini dirancang untuk merevitalisasi
pendidikan akhlak Nabawi dalam keluarga Muslim peri-urban melalui
penanaman nilai-nilai akhlak keluarga berbasis kajian Sirah Nabawi tematik.

Kebaruan program ini terletak pada integrasi kajian sirah dengan praktik
pendidikan keluarga yang kontekstual, sehingga nilai-nilai akhlak Nabawi tidak
berhenti pada tataran normatif, tetapi dapat diinternalisasi dan dipraktikkan
secara nyata dalam kehidupan sehari-hari. Melalui pendekatan partisipatif dan
berbasis kearifan lokal, program ini diharapkan mampu memperkuat resiliensi
keluarga Muslim di wilayah peri-urban, sekaligus menghadirkan model
edukasi akhlak yang dapat direplikasi pada komunitas lain dengan karakteristik

sosial yang serupa.

. Metode

Kegiatan Pengabdian kepada Masyarakat ini merupakan hasil kolaborasi
strategis antara Institut Agama Islam Al-Khoziny Sidoarjo dan Universitas KH.
Abdul Chalim Mojokerto, dengan melibatkan dosen serta mahasiswa lintas
disiplin. Program ini menyasar keluarga Muslim peri-urban di Desa Prasung,
sebuah wilayah pinggiran di sekitar Jalan Lingkar Timur, Kecamatan Buduran,

Kabupaten Sidoarjo. Dengan latar sosial yang dinamis dan tantangan digital

239



yang semakin kompleks, keluarga-keluarga di kawasan ini menjadi mitra ideal

dalam upaya penguatan nilai akhlak dan ketahanan sosial berbasis lokal.

Tahap 1 - Persiapan:
Identifikasi masalah
sosial keluarga Muslim
peri-urban (ketahanan
keluarga, budaya,
digitalisasi).

Tahap 2 -
Pelaksanaan: Kajian
Sirah Nabawi Tematik
untuk penguatan
resiliensi keluarga.

Tahap 3 — Refleksi:
Diskusi partisipatif dan
evaluasi pengalaman
penerapan nilai akhlak
Nabawi.

\

Tahap 4 — Penilaian &
Evaluasi: Verifikasi
efektivitas kegiatan,

forum kolaboratif,
strategi tindak lanjut.

Tahap 5 — Perayaan:
Apresiasi komunitas
dengan sertifikat,
souvenir, dan motivasi
keberlanjutan.

Pendekatan service learning dipilih karena mampu mengintegrasikan
kegiatan akademik dengan pelayanan langsung kepada masyarakat. Dosen dan
mahasiswa tidak hanya menyampaikan materi, tetapi juga berperan sebagai
pembelajar aktif yang berinteraksi dengan komunitas. Metode ini menekankan
keterlibatan partisipatif, refleksi kritis, serta integrasi pengetahuan ilmiah
dengan kebutuhan nyata masyarakat. Dalam konteks edukasi akhlak Nabawi,
pendekatan ini relevan untuk menjawab dinamika sosial dan tantangan
urbanisasi yang kompleks. Prinsip dasar service learning, yakni keterlaksanaan
(feasible), penerimaan sosial (acceptable), keberlanjutan (sustainable), dan
partisipasi aktif (participative) menjadikannya metode yang inklusif-adaptif

Proses pelaksanaan diawali dengan pemetaan sosial dan identifikasi
kebutuhan keluarga, dilanjutkan dengan penyusunan materi pendidikan akhlak
Nabawi yang disesuaikan dengan konteks digital dan tekanan urban. Materi
tersebut diterapkan melalui pelatihan, diskusi kelompok terarah, serta simulasi
komunikasi keluarga berbasis nilai profetik. Dalam implementasinya,
mahasiswa berperan sebagai fasilitator, pendamping, sekaligus peneliti
lapangan, sedangkan dosen bertindak sebagai mentor akademik dan
penanggung jawab metodologis. Pendekatan ini tidak hanya memperkuat
kapasitas akademik, tetapi juga menumbuhkan kesadaran sosial dan spiritual

yang berakar pada nilai-nilai Islam Nabawi.

240



3. Hasil

Kegiatan pengabdian kepada masyarakat bersama jama’ah Musholla Al-
Fattah, Desa Prasung, dilaksanakan melalui rangkaian kajian tematik Sirah
Nabawi yang berfokus pada penguatan resiliensi keluarga Muslim. Setiap
pertemuan menghadirkan pemateri dengan tema berbeda, mulai dari
komunikasi empatik dan penghormatan pasangan, kesetaraan serta
musyawarah rumah tangga, strategi Rasulullah dalam meredam konflik
keluarga, hingga sintesis akhlak Nabawi sebagai pilar ketahanan moral.

Partisipasi jama’ah meningkat dari waktu ke waktu, ditandai dengan
terbentuknya forum keluarga, praktik simulasi komunikasi dan resolusi konflik,
serta komitmen nyata keluarga untuk menerapkan nilai akhlak Nabawi dalam
kehidupan sehari-hari. Hasilnya, kegiatan ini tidak hanya memperkuat
kesadaran spiritual dan keterampilan komunikasi, tetapi juga menghasilkan
perubahan sosial terukur yang relevan dengan tantangan era digital,

menjadikan pendidikan keluarga berbasis akhlak Nabawi semakin kontekstual

dan aplikatif.
Tabel 1: Materi dan Indikator keberhasilan kegiatan
Tanggal Pemateri Tema Kajian  Indikator Capaian Nyata
Keberhasilan
14 Ratna Suraiya Komunikasi Jama’ah menunjukkan Terjadi praktik
Agustus  (Institut Al- empatik dan peningkatan komunikasi
2025 Khoziny) penghormata keterampilan empatik dalam
n pasangan komunikasi empatik simulasi keluarga;
dalam dan sikap saling pasangan jama’ah
keluarga menghargai pasangan mulai
mencontohkan
sikap saling
menghormati
21 Nashrun Nilai Terbentuk forum Forum  keluarga
Agustus  Jauhari kesetaraan keluarga untuk tindak resmi  dibentuk;
2025 (Universitas ~ dan lanjut  musyawarah; jama’ah aktif
KH. Abdul musyawarah meningkatnya menyusun agenda
Chalim) rumah partisipasi ~ jama’ah musyawarah
tangga dalam diskusi rumah tangga
28 Fathul Chodir Strategi Perubahan sikap Jama’ah
Agustus  (Universitas ~ Rasulullah jama’ah dalam pola mempraktikkan
2025 KH. Abdul meredam komunikasi dan simulasi resolusi
Chalim) konflik pengasuhan anak; konflik; muncul
keluarga kemampuan resolusi komitmen  baru
dengan konflik lebih bijak dalam pola
kelembutan pengasuhan anak

241



4 Moch. Zakki Sintesis Meningkatnya jumlah

Jumlah  jama’ah

Septemb  Mubarok akhlak jama’ah aktif meningkat hingga
er 2025 (Institut ~ Al- Nabawi mengikuti  kegiatan 58 orang; keluarga
Khoziny) sebagai pilar musholla; komitmen menyatakan
ketahanan keluarga menerapkan komitmen
moral nilai akhlak Nabawi menerapkan nilai
keluarga akhlak Nabawi

dalam kehidupan

sehari-hari

Selain kajian tematik yang diselenggarakan setiap Kamis, keberhasilan
kegiatan pengabdian juga tampak dari berbagai capaian nyata. Kesadaran
spiritual jama’ah semakin meningkat melalui gema shalawat yang dilantunkan
bersama bertepatan dengan peringatan Maulid Nabi, sehingga memperkuat
ikatan religius dan kebersamaan. Di sisi lain, keterampilan komunikasi keluarga
berkembang menjadi lebih empatik dan reflektif, tercermin dari praktik diskusi
serta simulasi komunikasi yang dilakukan dalam setiap sesi. Resiliensi keluarga
Muslim pun semakin kokoh dalam menghadapi tantangan era digital,
khususnya dalam mengelola penggunaan gawai dan media sosial secara bijak,
sehingga nilai akhlak Nabawi benar-benar terinternalisasi dalam kehidupan

sehari-hari.

Pembahasan
Kajian Sirah Nabawi memiliki relevansi yang signifikan dalam membangun

resiliensi keluarga Muslim, khususnya di wilayah peri-urban yang menghadapi
tekanan modernisasi digital sekaligus tuntutan pelestarian nilai keislaman.
Digitalisasi telah melahirkan struktur sosial baru yang kerap menekan identitas
tradisional serta melemahkan nilai-nilai lokal (Manuel Castells, 2010). Dalam
konteks tersebut, nilai-nilai profetik Rasulullah seperti kasih sayang (rahmah),
kejujuran (sidg), kesabaran (sabr), dan tanggung jawab (amanah) berfungsi
sebagai fondasi spiritual dan moral yang memperkuat keluarga dalam
menghadapi penetrasi budaya global yang sering kali tidak sejalan dengan etika
Islam.

Rumah tangga Nabi Muhammad Saw. menjadi model pendidikan keluarga
yang aplikatif, di mana interaksi beliau dengan istri, anak, dan kerabat
mencerminkan komunikasi yang lembut, penuh penghormatan, serta pola asuh
berbasis kasih sayang dan tanggung jawab. Rasulullah senantiasa menunjukkan
kasih sayang, kelembutan, keterlibatan dalam urusan rumah tangga, serta

memberikan penghiburan kepada keluarganya (‘A’idh al-Qarni, 2002).

242



Keteladanan tersebut menjadi strategi pendidikan akhlak yang relevan untuk
membangun keluarga yang tangguh sekaligus berorientasi pada kemaslahatan
sosial.

Dalam konteks digitalisasi, kajian Sirah Nabawi tidak berhenti pada biografi
normatif, melainkan dikembangkan sebagai pendekatan edukasi kontekstual
yang membantu keluarga meningkatkan literasi digital, menyaring konten,
serta menjaga adab dalam penggunaan teknologi. Dengan demikian, keluarga
Muslim lebih siap menghadapi tantangan seperti individualisme digital,
disrupsi peran orang tua, dan melemahnya pengawasan terhadap anak.

Rami Sami Abbas (2021) menegaskan bahwa rumah tangga Nabi
Muhammad Saw. merupakan model pendidikan yang wutuh dalam
menumbuhkan cinta dan keharmonisan antara pasangan suami istri. Praktik
kehidupan beliau dibangun atas dasar kasih sayang, komunikasi efektif,
partisipasi emosional, dan tanggung jawab sosial, yang menjadi fondasi
spiritual dalam menghadapi tantangan zaman. Keteladanan ini relevan
diterapkan dalam konteks keluarga peri-urban yang rentan terhadap disrupsi
nilai akibat penetrasi budaya global dan digitalisasi.

Selain itu, Sirah Nabawi menegaskan kembali peran orang tua sebagai
pendidik utama melalui keteladanan, pembiasaan, nasihat, pengawasan, dan
pemberian sanksi yang mendidik. Pendidikan akhlak yang konsisten di rumah
akan memperkuat ikatan emosional antaranggota keluarga, mengurangi sikap
individualis, serta membangun ketahanan spiritual, sosial, dan emosional.
Dengan internalisasi nilai akhlak Nabawi, keluarga Muslim tidak hanya mampu
bertahan menghadapi arus modernisasi, tetapi juga berkembang sebagai unit
sosial yang beradab, adaptif, dan tetap berpegang pada identitas moral serta
keislaman.

Pendekatan Service Learning merupakan metode pendidikan yang
mengintegrasikan pembelajaran akademik dengan praktik pengabdian
masyarakat (Arifin & Mufaridah, 2018). Dalam kerangka Revitalisasi
Pendidikan Akhlak Nabawi sebagai Strategi Penguatan Resiliensi Keluarga
Muslim Peri-Urban di Era Digital, pendekatan ini efektif karena tidak hanya
menekankan aspek kognitif berupa pemahaman terhadap sejarah dan nilai
profetik Rasulullah, tetapi juga mendorong internalisasi melalui pengalaman
langsung di lingkungan keluarga dan komunitas. Dengan demikian, akhlak
Nabawi tidak berhenti sebagai wacana normatif, melainkan menjadi pedoman

hidup yang aplikatif dan relevan dengan tantangan modernisasi digital.

243



Revitalisasi pendidikan akhlak Nabawi melalui Service Learning dilakukan
dengan menghubungkan nilai-nilai profetik Rasulullah seperti kasih sayang,
kejujuran, kesabaran, dan tanggung jawab ke dalam praktik keseharian
keluarga muslim. Program ini diimplementasikan bersama mitra komunitas
jama’ah Musholla al-Fattah Desa Prasung, kampung pinggiran jalan raya
lingkar timur, melalui kegiatan pendampingan keluarga dalam literasi digital,
penguatan komunikasi orang tua-anak, serta pelatihan pola asuh berbasis kasih
sayang. Dengan cara ini, nilai-nilai profetik dapat dihidupkan kembali dalam
kehidupan keluarga peri-urban yang menghadapi tekanan modernisasi
sekaligus mempertahankan tradisi keislaman.

Efektivitas pendekatan Service Learning tampak dalam tiga dimensi utama.
Pertama, dimensi spiritual, di mana keluarga menjadikan teladan Nabi sebagai
fondasi moral dalam menghadapi penetrasi budaya global. Kedua, dimensi
sosial, yang memperkuat ikatan emosional dan solidaritas antaranggota
keluarga melalui praktik nilai profetik dalam interaksi sehari-hari. Ketiga,
dimensi digital, yang mempersiapkan keluarga menghadapi tantangan era
digital seperti individualisme, disrupsi peran orang tua, dan melemahnya
pengawasan terhadap anak.

Sebagai wilayah peri-urban, Desa Prasung menghadapi dinamika
modernisasi yang kuat sekaligus tuntutan pelestarian nilai keislaman. Melalui
pendekatan Service Learning, masyarakat setempat dapat belajar dari
pendidikan akhlak Nabawi secara kontekstual sambil mengaplikasikan nilai-
nilai tersebut dalam kehidupan keluarga. Hal ini menjadikan keluarga bukan
hanya unit sosial yang bertahan, tetapi juga berkembang sebagai komunitas
yang adaptif, beradab, dan berorientasi pada kemaslahatan.

Adapun perubahan dan dampak dari kegiatan pengabdian kepada
masyarakat ini dapat dilihat dari tahapan kajian yang diselenggarakan. Pada
kajian awal, fokus pembahasan diarahkan pada pentingnya komunikasi
empatik dan penghormatan pasangan dalam keluarga. Dampak yang muncul
adalah meningkatnya keterampilan jama’ah dalam menyampaikan perasaan
dengan cara yang lebih lembut dan penuh penghargaan. Simulasi keluarga yang
dilakukan menunjukkan adanya praktik komunikasi empatik, di mana
pasangan mulai mencontohkan sikap saling menghormati.

Hal ini sejalan dengan temuan Shila (2023) yang menegaskan bahwa
komunikasi Islami dalam keluarga harus dilandasi kelembutan, kesabaran, serta
nasihat yang bijaksana, sebagaimana dicontohkan dalam QS. Lugman ayat 13-

19. Dengan demikian, perubahan ini menjadi fondasi penting bagi

244



terbangunnya relasi keluarga yang harmonis, berorientasi pada kasih sayang,

dan sesuai dengan nilai-nilai akhlak Nabawi.

Gambar 2: Tahap Perayaan Pengabdian kepada Masyarakat Bersamaan dengan
Gema Shalawat Peringatan Maulid Nabi di Musholla Al-Fattah Desa Prasung

Kajian kedua mengangkat tema kesetaraan dan musyawarah rumah tangga.
Hasilnya adalah terbentuknya forum keluarga sebagai wadah tindak lanjut
musyawarah, serta meningkatnya partisipasi jama’ah dalam diskusi. Forum ini
menjadi sarana nyata bagi keluarga untuk menyusun agenda bersama, sehingga
keputusan rumah tangga tidak lagi bersifat sepihak, melainkan hasil
kesepakatan kolektif. Prinsip ini sesuai dengan ajaran Al-Qur’an dalam Surah
An-Nisa ayat 35 yang menekankan musyawarah sebagai metode penyelesaian
konflik rumah tangga. Musyawarah dalam keluarga, menurut Fitriyadi (2019),
merupakan salah satu prinsip syura yang mendorong partisipasi aktif dalam
pengambilan keputusan.

Kajian ketiga membahas strategi Rasulullah dalam meredam konflik
keluarga dengan kelembutan. Dampak yang terlihat adalah perubahan sikap
jama’ah dalam pola komunikasi dan pengasuhan anak. Melalui simulasi
resolusi konflik, jama’ah mulai mempraktikkan pendekatan yang lebih bijak
dan penuh kelembutan. Selain itu, muncul komitmen baru dalam pola
pengasuhan anak yang lebih berorientasi pada kasih sayang dan keteladanan.
Ahmad Yaafi (2021) mencatat bahwa Rasulullah Saw. sering menyelesaikan
konflik rumah tangga dengan senyuman, kelembutan, dan menghindari sikap
otoriter. Hal ini menunjukkan bahwa nilai-nilai Nabawi mampu menjadi
pedoman praktis dalam meredam konflik sekaligus memperkuat ikatan
emosional keluarga.

Kajian keempat menekankan pentingnya sintesis akhlak Nabawi sebagai

pilar ketahanan moral keluarga. Dampak yang terlihat adalah meningkatnya

245



jumlah jama’ah aktif mengikuti kegiatan musholla serta adanya komitmen
keluarga untuk menerapkan nilai akhlak Nabawi dalam kehidupan sehari-hari.
Menurut al-Ghazali, keluarga adalah unit sosial pertama yang membentuk
pendidikan moral anak, sehingga internalisasi akhlak menjadi pondasi kokoh
bagi ketahanan spiritual dan sosial. Hal ini menunjukkan bahwa akhlak Nabawi
tidak hanya memperkuat ketahanan moral keluarga, tetapi juga membangun
solidaritas sosial di lingkungan jama’ah.

Selain kajian tematik yang diselenggarakan setiap Kamis, keberhasilan
kegiatan pengabdian juga tampak dari berbagai capaian nyata. Kesadaran
spiritual jama’ah semakin meningkat melalui gema shalawat yang dilantunkan
bersama bertepatan dengan peringatan Maulid Nabi, sehingga memperkuat
ikatan religius dan kebersamaan. Di sisi lain, keterampilan komunikasi keluarga
berkembang menjadi lebih empatik dan reflektif, tercermin dari praktik diskusi
serta simulasi komunikasi yang dilakukan dalam setiap sesi. Resiliensi keluarga
Muslim pun semakin kokoh dalam menghadapi tantangan era digital,
khususnya dalam mengelola penggunaan gawai dan media sosial secara bijak.
Hal ini menunjukkan bahwa nilai akhlak Nabawi benar-benar terinternalisasi
dalam kehidupan sehari-hari, menjadikan keluarga lebih adaptif sekaligus tetap

berpegang pada identitas moral dan keislaman.

. Kesimpulan
Kajian Sirah Nabawi memiliki relevansi yang sangat signifikan dalam

membangun resiliensi keluarga Muslim peri-urban di era digital, karena nilai-
nilai profetik Rasulullah Saw. seperti rahmah (kasih sayang), sidq (kejujuran),
sabr (kesabaran), dan amanah (tanggung jawab) menjadi fondasi spiritual dan
moral yang mampu memperkuat keluarga dalam menghadapi penetrasi
budaya global dan tekanan modernisasi digital;, rumah tangga Nabi
Muhammad Saw. tampil sebagai model pendidikan keluarga yang aplikatif
melalui komunikasi lembut, penghormatan antar pasangan, serta pola asuh
berbasis kasih sayang dan tanggung jawab yang relevan untuk membentuk
keluarga tangguh dan berorientasi pada kemaslahatan sosial.

Dalam konteks digitalisasi, Sirah Nabawi tidak berhenti sebagai biografi
normatif, tetapi berkembang menjadi pendekatan edukasi kontekstual yang
membantu keluarga meningkatkan literasi digital, menyaring konten, serta
menjaga adab dalam penggunaan teknologi, sehingga lebih siap menghadapi
tantangan individualisme digital, disrupsi peran orang tua, dan melemahnya

pengawasan terhadap anak. Hal ini tercermin dalam kegiatan pengabdian

246



kepada masyarakat bersama jama’ah Musholla Al-Fattah, Desa Prasung, yang
menunjukkan bahwa revitalisasi pendidikan akhlak Nabawi efektif dalam
memperkuat ketahanan keluarga Muslim peri-urban melalui kajian tematik
yang menginternalisasikan nilai empati, musyawarah, resolusi konflik, dan
keteguhan moral secara kontekstual, ditandai dengan meningkatnya kesadaran
spiritual, komunikasi empatik, serta partisipasi aktif dalam pendidikan
keluarga. Proses pengabdian ini tidak hanya menghasilkan perubahan sosial
yang terukur, tetapi juga menegaskan pentingnya pendekatan partisipatif dan
reflektif dalam membangun sistem pendidikan keluarga berbasis nilai,
sekaligus memperkuat teori pendidikan Islam berbasis akhlak profetik dan
konsep resiliensi keluarga dalam literatur kontemporer, serta membuka
peluang pengembangan modul pendidikan keluarga yang adaptif terhadap
dinamika sosial masyarakat peri-urban; dengan demikian, pendidikan akhlak
Nabawi dapat direkonstruksi sebagai sistem etika keluarga yang transformatif
dan berkelanjutan, di mana sinergi antara akademisi dan komunitas menjadi
kunci pembentukan ekosistem pendidikan moral yang kontekstual, inklusif,

dan responsif terhadap tantangan zaman.

247



Refrensi

Ainiyah, Q. (2017). Urgensi Pendidikan Perempuan Dalam Menghadapi Masyarakat
Modern. Halaga: Islamic Education Journal, 1(2), 97-109.
https://doi.org/10.21070/halaga.v1i2.1240

Arifin, S., & Mufaridah, H. (2018). Pengembangan Desain Konseling Berbasis Pesantren
dengan Pendekatan Service-Learning. Jurnal Bimbingan Dan Konseling Islam, 8(2),
110-132. https://doi.org/10.29080/jbki.2018.8.2.110-132

Asrofi, A., Hamilaturroyya, H., & Purwoko, P. (2025). ASESMEN PEMBELAJARAN
PROFETIK DALAM PENDIDIKAN ISLAM: STRATEGI HOLISTIK UNTUK
PENGUATAN NILAI SPIRITUAL DAN KARAKTER PESERTA DIDIK.
STRATEGY : Jurnal Inovasi Strategi Dan Model Pembelajaran, 5(2), 66—78.
https://doi.org/10.51878/strategi.v5i2.4839

Laila Dzikra & Siti Masyithoh. (2025). Dekadensi Akhlak Anak terhadap Orang Tua:
Refleksi Pendidikan Akhlak di Tengah Ledakan Teknologi. Jurnal IHSAN : Jurnal
Pendidikan Islam, 3(3), 731-738. https://doi.org/10.61104/ihsan.v3i3.1524

Rachman Jaya. (2022). Dinamika Kemajuan Dalam Studi Pembangunan Pertanian:
Membangun Kesadaran dan Pengembangan Inovasi Pertanian. Syiah Kuala
University Press.

Rahmawati, & Nur, H. (2025). Pengasuhan di Era Digital: Menyeimbangkan Teknologi,
Nilai Tradisional, dan Dinamika Keluarga Modern. Arus Jurnal Sains dan Teknologi,
3(1), 37-47. https://doi.org/10.57250/ajst.v3i1.1126

Ram, W. (2025). Peran Gender dan Transformasi Struktur Keluarga Indonesia di Era Society
5.0. J-CEKI : Jurnal Cendekia Iimiah, 4(3), 669-680.
https://doi.org/10.56799/jceki.v4i3.7867

Sari, J. A., & Diana, B. A. (2024). Dampak Transformasi Digitalisasi terhadap Perubahan
Perilaku Masyarakat Pedesaan. Jurnal Pemerintahan Dan Politik, 9(2), 88-96.
https://doi.org/10.36982/jpg.v9i2.3896

Wahyuni, H., Barizi, A., Kawakip, A. N., Aluf, W. A., & Ardiansyah, I. (2024).
TANTANGAN DAN PELUANG PENDIDIKAN ISLAM DI ERA DIGITALISASI
DALAM SUDUT PANDANG FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM. Raudhah Proud
To Be Professionals: Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 9(1), 206-217.
https://doi.org/10.48094/raudhah.v9i1.653

Zubaidi, A. (2023). PKM Penguatan Literasi dan Numerasi melalui Program Kampus
Mengajar Angkatan 4 di SD Kalibuntu V Probolinggo. GUYUB: Journal of
Community Engagement, 4(1), Article 1. https://doi.org/10.33650/guyub.v4i1.5909

Zubaidi, A., & Nadifah, S. A. (2023). Implementation of Community-Based Education in
Increasing Learning Interest of Marginalized Children in School. Syaikhuna: Jurnal
Pendidikan Dan Pranata Islam, 14(02), Avrticle 02.
https://doi.org/10.58223/syaikhuna.v14i02.7116

248



