
  

 

  

  

Revitalisasi Pendidikan Akhlak Nabawi sebagai Strategi 

Penguatan Resiliensi Keluarga Muslim Peri-Urban di Era 

Digital 
Ratna Suraiya1, Moch. Zakki Mubarok2, Nashrun Jauhari3, Fathul Chodir4, Mohamad Dahlan5 
1,2,5 Institut Agama Islam Al-Khoziny Sidoarjo, Indonesia 
3,4 Universitas KH. Abdul Chalim Mojokerto, Indonesia. 

 

* Corresponding Author: ratnasuraiya88@gmail.com  

ARTICLE INFO ABSTRACT  

 

Article history 

Submit   02 Desember 2025 

Revised 19 Desember 2025 

Accepted 21 Desember 2025 

 

This Community Service Program is designed to revive Nabawi moral 

education within peri-urban Muslim families through a participatory service 

learning approach. The main focus of the program is to strengthen family 

resilience amidst the wave of digitalization that brings various social and 

spiritual challenges. The partner community, the congregation of Musholla Al-

Fattah in Prasung Village, Sidoarjo, faces issues such as declining face-to-face 

interaction, increasing individualistic attitudes, weak parental supervision 

over gadget use, reduced attention to worship and morality, as well as the threat 

of children and adolescents becoming involved in online gambling practices. 

The program was carried out through five main stages: identifying family 

resilience needs, conducting interactive thematic studies of the Sirah 

Nabawiyah, collective reflection, participatory evaluation, and celebrating the 

learning outcomes. The core product was the internalization of moral values 

through the study of the Sirah Nabawi, with emphasis on the principles of ṣidq 

(honesty), amānah (responsibility), ḥilm (patience), raḥmah (compassion), and 

istiqāmah (consistency). The study was structured in an applicative manner 

and tailored to the local family context of the congregation. The results of the 

program demonstrated the emergence of family awareness regarding spiritual 

and social roles, strengthened communication among family members, and 

active involvement of the congregation in moral education. This PKM 

highlights the urgency of Nabawi-based moral education as the foundation of 

family resilience in peri-urban Muslim communities, while also recommending 

the development of similar studies that are adaptive, reflective, and sustainable 

in other communities with comparable dynamics. 

 

Keywords:    Prophetic 

Morality, Family Resilience, 

Sirah Studies, Peri-Urban, 

Digital Era 

ABSTRAK  

Katakunci:      Akhlak 

Nabawi, Resiliensi 

Keluarga, Kajian Sirah, 

Peri-Urban, Era Digital  

Program Pengabdian kepada Masyarakat ini diarahkan untuk menghidupkan 

kembali pendidikan akhlak Nabawi dalam keluarga muslim peri-urban melalui 

pendekatan service learning yang partisipatif. Fokus kegiatan adalah 

membangun ketahanan keluarga di tengah arus digitalisasi yang membawa 

mailto:ratnasuraiya88@gmail.com


 

 

237 

 

  

1. Pendahuluan 

Perkembangan teknologi digital telah mengubah lanskap kehidupan sosial 

secara drastis, termasuk dalam ranah keluarga (Sari & Diana, 2024). Di wilayah 

peri-urban—yang berada di antara tradisi pedesaan dan modernitas 

perkotaan—keluarga Muslim menghadapi tekanan ganda: tuntutan adaptasi 

terhadap teknologi di satu sisi, dan pelestarian nilai-nilai keislaman di sisi lain 

(Rachman Jaya, 2022). Transformasi ini tidak hanya menyentuh aspek ekonomi 

dan gaya hidup, tetapi juga memengaruhi struktur otoritas, pola komunikasi, 

serta sistem nilai yang menjadi fondasi kehidupan keluarga (Ram, 2025).  

Digitalisasi membawa peluang sekaligus tantangan (Wahyuni et al., 2024). Di 

satu sisi, akses informasi dan komunikasi menjadi lebih mudah; namun di sisi 

lain, penetrasi nilai-nilai global yang tidak selalu sejalan dengan etika Islam 

dapat mengikis identitas moral keluarga. Fenomena seperti individualisme 

digital, disrupsi peran orang tua, dan pergeseran pola asuh menjadi isu yang 

semakin nyata (Rahmawati & Nur, 2025). Dalam konteks ini, resiliensi keluarga 

Muslim tidak cukup dibangun melalui pendekatan material semata, melainkan 

harus diperkuat dengan nilai spiritual dan etika yang bersumber dari tradisi 

profetik (Asrofi et al., 2025).  

Akhlak Nabawi sebagai warisan moral Rasulullah Saw. yang termaktub 

dalam sirah dan hadis merupakan fondasi etis yang menampilkan nilai-nilai 

berbagai tantangan sosial dan spiritual. Mitra kegiatan, jama’ah Musholla Al-

Fattah di Desa Prasung, Sidoarjo, menghadapi persoalan seperti menurunnya 

interaksi tatap muka, meningkatnya sikap individualis, lemahnya pengawasan 

orang tua terhadap penggunaan gawai, berkurangnya perhatian terhadap 

ibadah dan akhlak, serta ancaman keterlibatan anak dan remaja dalam praktik 

judi online. Kegiatan dilaksanakan melalui lima tahapan utama, yaitu 

identifikasi kebutuhan ketahanan keluarga, kajian tematik sirah Nabawiyah 

secara interaktif, refleksi bersama, evaluasi partisipatif, dan perayaan hasil 

pembelajaran. Produk inti berupa internalisasi nilai-nilai akhlak melalui kajian 

sirah Nabawi, dengan penekanan pada prinsip ṣidq (jujur), amānah 

(bertanggung jawab), ḥilm (sabar), raḥmah (kasih sayang), dan istiqāmah 

(konsisten). Kajian ini disusun secara aplikatif dan relevan dengan konteks 

lokal keluarga jama’ah. Hasil kegiatan menunjukkan munculnya kesadaran 

keluarga terhadap peran spiritual dan sosial, penguatan komunikasi 

antaranggota, serta keterlibatan aktif jama’ah dalam pendidikan akhlak. PKM 

ini menegaskan urgensi pendidikan akhlak berbasis sirah Nabawi sebagai 

fondasi ketahanan keluarga muslim peri-urban, sekaligus merekomendasikan 

pengembangan kajian serupa yang adaptif, reflektif, dan berkelanjutan di 

komunitas lain. 



 

238 

 

luhur seperti kasih sayang (raḥmah), kejujuran (ṣidq), kesabaran (ṣabr), 

kelembutan (layyin), dan tanggung jawab (amānah). Nilai-nilai tersebut tidak 

hanya memiliki relevansi teologis, tetapi juga bersifat kontekstual dalam 

membentuk keluarga yang tangguh, adaptif, dan berorientasi pada 

kemaslahatan sosial. Keteladanan Nabi Muhammad Saw. dalam kehidupan 

domestik—baik dalam relasinya dengan istri, anak, maupun kerabat—

menunjukkan bahwa keluarga merupakan ruang utama pendidikan akhlak. 

Dalam perspektif ini, rumah tangga Nabi berfungsi sebagai model mikro 

pembentukan masyarakat Madinah yang beradab, harmonis, dan berkeadilan. 

Namun demikian, pendidikan akhlak dalam kehidupan modern cenderung 

mengalami marginalisasi, baik dalam ranah institusional maupun 

domestik(Ainiyah, 2017). Di lingkungan sekolah, tekanan kurikulum formal 

yang berorientasi pada capaian kognitif dan kompetensi teknis sering kali 

menggeser posisi pembinaan karakter dan nilai moral. Pendidikan akhlak kerap 

diperlakukan sebagai pelengkap, bukan sebagai inti dari proses pembentukan 

manusia seutuhnya(Zubaidi, 2023). Kondisi ini sejatinya bertentangan dengan 

tujuan pendidikan nasional sebagaimana ditegaskan dalam Undang-Undang 

Sistem Pendidikan Nasional Nomor 20 Tahun 2003, yang menempatkan 

pengembangan kekuatan spiritual keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, 

dan akhlak mulia sebagai tujuan fundamental pendidikan. 

Di sisi lain, internalisasi nilai-nilai akhlak dalam keluarga juga menunjukkan 

gejala pelemahan (Zubaidi & Nadifah, 2023). Perubahan gaya hidup, disrupsi 

digital, serta minimnya keteladanan orang tua dalam praktik keseharian 

menyebabkan pendidikan akhlak di rumah tidak lagi berlangsung secara 

konsisten dan berkesinambungan (Laila Dzikra & Siti Masyithoh, 2025). 

Abdullah Nashih Ulwan menegaskan bahwa pembentukan akhlak anak 

menuntut penerapan metode keteladanan, pembiasaan, nasihat, pengawasan, 

dan sanksi yang proporsional. Selain itu, efektivitas pendidikan akhlak sangat 

bergantung pada kualitas personal pendidik (orang tua), yang dituntut memiliki 

keikhlasan, ketakwaan, keluasan ilmu, kesabaran, serta rasa tanggung jawab 

yang kuat.  

Realitas tersebut menunjukkan bahwa revitalisasi pendidikan akhlak harus 

dilakukan secara simultan melalui dua poros utama, yakni keluarga dan 

institusi pendidikan. Penguatan kurikulum berbasis nilai serta optimalisasi 

peran orang tua sebagai pendidik pertama dan utama menjadi kunci dalam 

membentuk generasi yang tidak hanya unggul secara intelektual, tetapi juga 

kokoh secara moral dan spiritual. 



 

 

239 

 

Kondisi ini relevan dengan dinamika sosial yang terjadi di Desa Prasung, 

Kecamatan Buduran, Kabupaten Sidoarjo, sebagai wilayah peri-urban yang 

tengah mengalami transformasi akibat ekspansi industri dan penetrasi budaya 

digital. Perubahan tersebut tidak hanya berdampak pada aspek ekonomi dan 

pola konsumsi masyarakat, tetapi juga memengaruhi nilai-nilai keluarga, pola 

asuh, serta ketahanan emosional dan spiritual keluarga Muslim. Indikator 

tantangan sosial terlihat dari menurunnya intensitas interaksi tatap muka 

antaranggota keluarga, meningkatnya sikap individualisme, serta lemahnya 

pengawasan orang tua terhadap penggunaan gawai. Sementara itu, tantangan 

spiritual tercermin dari berkurangnya perhatian terhadap ibadah dan 

pembinaan akhlak, serta meningkatnya kerentanan anak dan remaja terhadap 

praktik menyimpang di ruang digital, seperti judi daring. 

Dalam konteks tersebut, pendidikan akhlak Nabawi menawarkan 

pendekatan strategis yang relevan dan aplikatif. Keteladanan Rasulullah Saw. 

dalam membangun kehidupan keluarga yang dilandasi kasih sayang, tanggung 

jawab, kesabaran, penghormatan, dan komunikasi yang lembut menjadi model 

ideal bagi keluarga Muslim dalam menghadapi tekanan zaman. Oleh karena itu, 

kegiatan pengabdian kepada masyarakat ini dirancang untuk merevitalisasi 

pendidikan akhlak Nabawi dalam keluarga Muslim peri-urban melalui 

penanaman nilai-nilai akhlak keluarga berbasis kajian Sirah Nabawi tematik. 

Kebaruan program ini terletak pada integrasi kajian sirah dengan praktik 

pendidikan keluarga yang kontekstual, sehingga nilai-nilai akhlak Nabawi tidak 

berhenti pada tataran normatif, tetapi dapat diinternalisasi dan dipraktikkan 

secara nyata dalam kehidupan sehari-hari. Melalui pendekatan partisipatif dan 

berbasis kearifan lokal, program ini diharapkan mampu memperkuat resiliensi 

keluarga Muslim di wilayah peri-urban, sekaligus menghadirkan model 

edukasi akhlak yang dapat direplikasi pada komunitas lain dengan karakteristik 

sosial yang serupa. 

 

2. Metode 

Kegiatan Pengabdian kepada Masyarakat ini merupakan hasil kolaborasi 

strategis antara Institut Agama Islam Al-Khoziny Sidoarjo dan Universitas KH. 

Abdul Chalim Mojokerto, dengan melibatkan dosen serta mahasiswa lintas 

disiplin. Program ini menyasar keluarga Muslim peri-urban di Desa Prasung, 

sebuah wilayah pinggiran di sekitar Jalan Lingkar Timur, Kecamatan Buduran, 

Kabupaten Sidoarjo. Dengan latar sosial yang dinamis dan tantangan digital 



 

240 

 

yang semakin kompleks, keluarga-keluarga di kawasan ini menjadi mitra ideal 

dalam upaya penguatan nilai akhlak dan ketahanan sosial berbasis lokal. 

 

 
Pendekatan service learning dipilih karena mampu mengintegrasikan 

kegiatan akademik dengan pelayanan langsung kepada masyarakat. Dosen dan 

mahasiswa tidak hanya menyampaikan materi, tetapi juga berperan sebagai 

pembelajar aktif yang berinteraksi dengan komunitas. Metode ini menekankan 

keterlibatan partisipatif, refleksi kritis, serta integrasi pengetahuan ilmiah 

dengan kebutuhan nyata masyarakat. Dalam konteks edukasi akhlak Nabawi, 

pendekatan ini relevan untuk menjawab dinamika sosial dan tantangan 

urbanisasi yang kompleks. Prinsip dasar service learning, yakni keterlaksanaan 

(feasible), penerimaan sosial (acceptable), keberlanjutan (sustainable), dan 

partisipasi aktif (participative) menjadikannya metode yang inklusif-adaptif 

Proses pelaksanaan diawali dengan pemetaan sosial dan identifikasi 

kebutuhan keluarga, dilanjutkan dengan penyusunan materi pendidikan akhlak 

Nabawi yang disesuaikan dengan konteks digital dan tekanan urban. Materi 

tersebut diterapkan melalui pelatihan, diskusi kelompok terarah, serta simulasi 

komunikasi keluarga berbasis nilai profetik. Dalam implementasinya, 

mahasiswa berperan sebagai fasilitator, pendamping, sekaligus peneliti 

lapangan, sedangkan dosen bertindak sebagai mentor akademik dan 

penanggung jawab metodologis. Pendekatan ini tidak hanya memperkuat 

kapasitas akademik, tetapi juga menumbuhkan kesadaran sosial dan spiritual 

yang berakar pada nilai-nilai Islam Nabawi. 

 

 

Tahap 1 – Persiapan: 
Identifikasi masalah

sosial keluarga Muslim 
peri-urban (ketahanan

keluarga, budaya, 
digitalisasi).

Tahap 2 –
Pelaksanaan: Kajian 

Sirah Nabawi Tematik
untuk penguatan

resiliensi keluarga.

Tahap 3 – Refleksi: 
Diskusi partisipatif dan 

evaluasi pengalaman
penerapan nilai akhlak

Nabawi.

Tahap 4 – Penilaian & 
Evaluasi: Verifikasi
efektivitas kegiatan, 
forum kolaboratif, 

strategi tindak lanjut.

Tahap 5 – Perayaan: 
Apresiasi komunitas

dengan sertifikat, 
souvenir, dan motivasi

keberlanjutan.



 

 

241 

 

3. Hasil  

Kegiatan pengabdian kepada masyarakat bersama jama’ah Musholla Al-

Fattah, Desa Prasung, dilaksanakan melalui rangkaian kajian tematik Sirah 

Nabawi yang berfokus pada penguatan resiliensi keluarga Muslim. Setiap 

pertemuan menghadirkan pemateri dengan tema berbeda, mulai dari 

komunikasi empatik dan penghormatan pasangan, kesetaraan serta 

musyawarah rumah tangga, strategi Rasulullah dalam meredam konflik 

keluarga, hingga sintesis akhlak Nabawi sebagai pilar ketahanan moral.  

Partisipasi jama’ah meningkat dari waktu ke waktu, ditandai dengan 

terbentuknya forum keluarga, praktik simulasi komunikasi dan resolusi konflik, 

serta komitmen nyata keluarga untuk menerapkan nilai akhlak Nabawi dalam 

kehidupan sehari-hari. Hasilnya, kegiatan ini tidak hanya memperkuat 

kesadaran spiritual dan keterampilan komunikasi, tetapi juga menghasilkan 

perubahan sosial terukur yang relevan dengan tantangan era digital, 

menjadikan pendidikan keluarga berbasis akhlak Nabawi semakin kontekstual 

dan aplikatif. 

Tabel 1: Materi dan Indikator keberhasilan kegiatan 

Tanggal Pemateri Tema Kajian Indikator 

Keberhasilan 

Capaian Nyata 

14 

Agustus 

2025 

Ratna Suraiya 

(Institut Al-

Khoziny) 

Komunikasi 

empatik dan 

penghormata

n pasangan 

dalam 

keluarga 

Jama’ah menunjukkan 

peningkatan 

keterampilan 

komunikasi empatik 

dan sikap saling 

menghargai pasangan 

Terjadi praktik 

komunikasi 

empatik dalam 

simulasi keluarga; 

pasangan jama’ah 

mulai 

mencontohkan 

sikap saling 

menghormati 

21 

Agustus 

2025 

Nashrun 

Jauhari 

(Universitas 

KH. Abdul 

Chalim) 

Nilai 

kesetaraan 

dan 

musyawarah 

rumah 

tangga 

Terbentuk forum 

keluarga untuk tindak 

lanjut musyawarah; 

meningkatnya 

partisipasi jama’ah 

dalam diskusi 

Forum keluarga 

resmi dibentuk; 

jama’ah aktif 

menyusun agenda 

musyawarah 

rumah tangga 

28 

Agustus 

2025 

Fathul Chodir 

(Universitas 

KH. Abdul 

Chalim) 

Strategi 

Rasulullah 

meredam 

konflik 

keluarga 

dengan 

kelembutan 

Perubahan sikap 

jama’ah dalam pola 

komunikasi dan 

pengasuhan anak; 

kemampuan resolusi 

konflik lebih bijak 

Jama’ah 

mempraktikkan 

simulasi resolusi 

konflik; muncul 

komitmen baru 

dalam pola 

pengasuhan anak 



 

242 

 

4 

Septemb

er 2025 

Moch. Zakki 

Mubarok 

(Institut Al-

Khoziny) 

Sintesis 

akhlak 

Nabawi 

sebagai pilar 

ketahanan 

moral 

keluarga 

Meningkatnya jumlah 

jama’ah aktif 

mengikuti kegiatan 

musholla; komitmen 

keluarga menerapkan 

nilai akhlak Nabawi 

Jumlah jama’ah 

meningkat hingga 

58 orang; keluarga 

menyatakan 

komitmen 

menerapkan nilai 

akhlak Nabawi 

dalam kehidupan 

sehari-hari 

 

Selain kajian tematik yang diselenggarakan setiap Kamis, keberhasilan 

kegiatan pengabdian juga tampak dari berbagai capaian nyata. Kesadaran 

spiritual jama’ah semakin meningkat melalui gema shalawat yang dilantunkan 

bersama bertepatan dengan peringatan Maulid Nabi, sehingga memperkuat 

ikatan religius dan kebersamaan. Di sisi lain, keterampilan komunikasi keluarga 

berkembang menjadi lebih empatik dan reflektif, tercermin dari praktik diskusi 

serta simulasi komunikasi yang dilakukan dalam setiap sesi. Resiliensi keluarga 

Muslim pun semakin kokoh dalam menghadapi tantangan era digital, 

khususnya dalam mengelola penggunaan gawai dan media sosial secara bijak, 

sehingga nilai akhlak Nabawi benar-benar terinternalisasi dalam kehidupan 

sehari-hari. 

 

4. Pembahasan 

Kajian Sirah Nabawi memiliki relevansi yang signifikan dalam membangun 

resiliensi keluarga Muslim, khususnya di wilayah peri-urban yang menghadapi 

tekanan modernisasi digital sekaligus tuntutan pelestarian nilai keislaman. 

Digitalisasi telah melahirkan struktur sosial baru yang kerap menekan identitas 

tradisional serta melemahkan nilai-nilai lokal (Manuel Castells, 2010). Dalam 

konteks tersebut, nilai-nilai profetik Rasulullah seperti kasih sayang (rahmah), 

kejujuran (ṣidq), kesabaran (ṣabr), dan tanggung jawab (amānah) berfungsi 

sebagai fondasi spiritual dan moral yang memperkuat keluarga dalam 

menghadapi penetrasi budaya global yang sering kali tidak sejalan dengan etika 

Islam. 

Rumah tangga Nabi Muhammad Saw. menjadi model pendidikan keluarga 

yang aplikatif, di mana interaksi beliau dengan istri, anak, dan kerabat 

mencerminkan komunikasi yang lembut, penuh penghormatan, serta pola asuh 

berbasis kasih sayang dan tanggung jawab. Rasulullah senantiasa menunjukkan 

kasih sayang, kelembutan, keterlibatan dalam urusan rumah tangga, serta 

memberikan penghiburan kepada keluarganya (‘Ā’idh al-Qarni, 2002). 



 

 

243 

 

Keteladanan tersebut menjadi strategi pendidikan akhlak yang relevan untuk 

membangun keluarga yang tangguh sekaligus berorientasi pada kemaslahatan 

sosial. 

Dalam konteks digitalisasi, kajian Sirah Nabawi tidak berhenti pada biografi 

normatif, melainkan dikembangkan sebagai pendekatan edukasi kontekstual 

yang membantu keluarga meningkatkan literasi digital, menyaring konten, 

serta menjaga adab dalam penggunaan teknologi. Dengan demikian, keluarga 

Muslim lebih siap menghadapi tantangan seperti individualisme digital, 

disrupsi peran orang tua, dan melemahnya pengawasan terhadap anak. 

Rami Sami Abbas (2021) menegaskan bahwa rumah tangga Nabi 

Muhammad Saw. merupakan model pendidikan yang utuh dalam 

menumbuhkan cinta dan keharmonisan antara pasangan suami istri. Praktik 

kehidupan beliau dibangun atas dasar kasih sayang, komunikasi efektif, 

partisipasi emosional, dan tanggung jawab sosial, yang menjadi fondasi 

spiritual dalam menghadapi tantangan zaman. Keteladanan ini relevan 

diterapkan dalam konteks keluarga peri-urban yang rentan terhadap disrupsi 

nilai akibat penetrasi budaya global dan digitalisasi. 

Selain itu, Sirah Nabawi menegaskan kembali peran orang tua sebagai 

pendidik utama melalui keteladanan, pembiasaan, nasihat, pengawasan, dan 

pemberian sanksi yang mendidik. Pendidikan akhlak yang konsisten di rumah 

akan memperkuat ikatan emosional antaranggota keluarga, mengurangi sikap 

individualis, serta membangun ketahanan spiritual, sosial, dan emosional. 

Dengan internalisasi nilai akhlak Nabawi, keluarga Muslim tidak hanya mampu 

bertahan menghadapi arus modernisasi, tetapi juga berkembang sebagai unit 

sosial yang beradab, adaptif, dan tetap berpegang pada identitas moral serta 

keislaman. 

Pendekatan Service Learning merupakan metode pendidikan yang 

mengintegrasikan pembelajaran akademik dengan praktik pengabdian 

masyarakat (Arifin & Mufaridah, 2018). Dalam kerangka Revitalisasi 

Pendidikan Akhlak Nabawi sebagai Strategi Penguatan Resiliensi Keluarga 

Muslim Peri-Urban di Era Digital, pendekatan ini efektif karena tidak hanya 

menekankan aspek kognitif berupa pemahaman terhadap sejarah dan nilai 

profetik Rasulullah, tetapi juga mendorong internalisasi melalui pengalaman 

langsung di lingkungan keluarga dan komunitas. Dengan demikian, akhlak 

Nabawi tidak berhenti sebagai wacana normatif, melainkan menjadi pedoman 

hidup yang aplikatif dan relevan dengan tantangan modernisasi digital. 



 

244 

 

Revitalisasi pendidikan akhlak Nabawi melalui Service Learning dilakukan 

dengan menghubungkan nilai-nilai profetik Rasulullah seperti kasih sayang, 

kejujuran, kesabaran, dan tanggung jawab ke dalam praktik keseharian 

keluarga muslim. Program ini diimplementasikan bersama mitra komunitas 

jama’ah Musholla al-Fattah Desa Prasung, kampung pinggiran jalan raya 

lingkar timur, melalui kegiatan pendampingan keluarga dalam literasi digital, 

penguatan komunikasi orang tua-anak, serta pelatihan pola asuh berbasis kasih 

sayang. Dengan cara ini, nilai-nilai profetik dapat dihidupkan kembali dalam 

kehidupan keluarga peri-urban yang menghadapi tekanan modernisasi 

sekaligus mempertahankan tradisi keislaman. 

Efektivitas pendekatan Service Learning tampak dalam tiga dimensi utama. 

Pertama, dimensi spiritual, di mana keluarga menjadikan teladan Nabi sebagai 

fondasi moral dalam menghadapi penetrasi budaya global. Kedua, dimensi 

sosial, yang memperkuat ikatan emosional dan solidaritas antaranggota 

keluarga melalui praktik nilai profetik dalam interaksi sehari-hari. Ketiga, 

dimensi digital, yang mempersiapkan keluarga menghadapi tantangan era 

digital seperti individualisme, disrupsi peran orang tua, dan melemahnya 

pengawasan terhadap anak. 

Sebagai wilayah peri-urban, Desa Prasung menghadapi dinamika 

modernisasi yang kuat sekaligus tuntutan pelestarian nilai keislaman. Melalui 

pendekatan Service Learning, masyarakat setempat dapat belajar dari 

pendidikan akhlak Nabawi secara kontekstual sambil mengaplikasikan nilai-

nilai tersebut dalam kehidupan keluarga. Hal ini menjadikan keluarga bukan 

hanya unit sosial yang bertahan, tetapi juga berkembang sebagai komunitas 

yang adaptif, beradab, dan berorientasi pada kemaslahatan. 

Adapun perubahan dan dampak dari kegiatan pengabdian kepada 

masyarakat ini dapat dilihat dari tahapan kajian yang diselenggarakan. Pada 

kajian awal, fokus pembahasan diarahkan pada pentingnya komunikasi 

empatik dan penghormatan pasangan dalam keluarga. Dampak yang muncul 

adalah meningkatnya keterampilan jama’ah dalam menyampaikan perasaan 

dengan cara yang lebih lembut dan penuh penghargaan. Simulasi keluarga yang 

dilakukan menunjukkan adanya praktik komunikasi empatik, di mana 

pasangan mulai mencontohkan sikap saling menghormati.  

Hal ini sejalan dengan temuan Shila (2023) yang menegaskan bahwa 

komunikasi Islami dalam keluarga harus dilandasi kelembutan, kesabaran, serta 

nasihat yang bijaksana, sebagaimana dicontohkan dalam QS. Luqman ayat 13–

19. Dengan demikian, perubahan ini menjadi fondasi penting bagi 



 

 

245 

 

terbangunnya relasi keluarga yang harmonis, berorientasi pada kasih sayang, 

dan sesuai dengan nilai-nilai akhlak Nabawi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 2: Tahap Perayaan Pengabdian kepada Masyarakat Bersamaan dengan 

Gema Shalawat Peringatan Maulid Nabi di Musholla Al-Fattah Desa Prasung 
 

Kajian kedua mengangkat tema kesetaraan dan musyawarah rumah tangga. 

Hasilnya adalah terbentuknya forum keluarga sebagai wadah tindak lanjut 

musyawarah, serta meningkatnya partisipasi jama’ah dalam diskusi. Forum ini 

menjadi sarana nyata bagi keluarga untuk menyusun agenda bersama, sehingga 

keputusan rumah tangga tidak lagi bersifat sepihak, melainkan hasil 

kesepakatan kolektif. Prinsip ini sesuai dengan ajaran Al-Qur’an dalam Surah 

An-Nisa ayat 35 yang menekankan musyawarah sebagai metode penyelesaian 

konflik rumah tangga. Musyawarah dalam keluarga, menurut Fitriyadi (2019), 

merupakan salah satu prinsip syura yang mendorong partisipasi aktif dalam 

pengambilan keputusan. 

Kajian ketiga membahas strategi Rasulullah dalam meredam konflik 

keluarga dengan kelembutan. Dampak yang terlihat adalah perubahan sikap 

jama’ah dalam pola komunikasi dan pengasuhan anak. Melalui simulasi 

resolusi konflik, jama’ah mulai mempraktikkan pendekatan yang lebih bijak 

dan penuh kelembutan. Selain itu, muncul komitmen baru dalam pola 

pengasuhan anak yang lebih berorientasi pada kasih sayang dan keteladanan. 

Ahmad Yaafi (2021) mencatat bahwa Rasulullah Saw. sering menyelesaikan 

konflik rumah tangga dengan senyuman, kelembutan, dan menghindari sikap 

otoriter. Hal ini menunjukkan bahwa nilai-nilai Nabawi mampu menjadi 

pedoman praktis dalam meredam konflik sekaligus memperkuat ikatan 

emosional keluarga. 

Kajian keempat menekankan pentingnya sintesis akhlak Nabawi sebagai 

pilar ketahanan moral keluarga. Dampak yang terlihat adalah meningkatnya 



 

246 

 

jumlah jama’ah aktif mengikuti kegiatan musholla serta adanya komitmen 

keluarga untuk menerapkan nilai akhlak Nabawi dalam kehidupan sehari-hari. 

Menurut al-Ghazali, keluarga adalah unit sosial pertama yang membentuk 

pendidikan moral anak, sehingga internalisasi akhlak menjadi pondasi kokoh 

bagi ketahanan spiritual dan sosial. Hal ini menunjukkan bahwa akhlak Nabawi 

tidak hanya memperkuat ketahanan moral keluarga, tetapi juga membangun 

solidaritas sosial di lingkungan jama’ah. 

Selain kajian tematik yang diselenggarakan setiap Kamis, keberhasilan 

kegiatan pengabdian juga tampak dari berbagai capaian nyata. Kesadaran 

spiritual jama’ah semakin meningkat melalui gema shalawat yang dilantunkan 

bersama bertepatan dengan peringatan Maulid Nabi, sehingga memperkuat 

ikatan religius dan kebersamaan. Di sisi lain, keterampilan komunikasi keluarga 

berkembang menjadi lebih empatik dan reflektif, tercermin dari praktik diskusi 

serta simulasi komunikasi yang dilakukan dalam setiap sesi. Resiliensi keluarga 

Muslim pun semakin kokoh dalam menghadapi tantangan era digital, 

khususnya dalam mengelola penggunaan gawai dan media sosial secara bijak. 

Hal ini menunjukkan bahwa nilai akhlak Nabawi benar-benar terinternalisasi 

dalam kehidupan sehari-hari, menjadikan keluarga lebih adaptif sekaligus tetap 

berpegang pada identitas moral dan keislaman. 

 

5. Kesimpulan  

Kajian Sirah Nabawi memiliki relevansi yang sangat signifikan dalam 

membangun resiliensi keluarga Muslim peri-urban di era digital, karena nilai-

nilai profetik Rasulullah Saw. seperti rahmah (kasih sayang), ṣidq (kejujuran), 

ṣabr (kesabaran), dan amānah (tanggung jawab) menjadi fondasi spiritual dan 

moral yang mampu memperkuat keluarga dalam menghadapi penetrasi 

budaya global dan tekanan modernisasi digital; rumah tangga Nabi 

Muhammad Saw. tampil sebagai model pendidikan keluarga yang aplikatif 

melalui komunikasi lembut, penghormatan antar pasangan, serta pola asuh 

berbasis kasih sayang dan tanggung jawab yang relevan untuk membentuk 

keluarga tangguh dan berorientasi pada kemaslahatan sosial.  

Dalam konteks digitalisasi, Sirah Nabawi tidak berhenti sebagai biografi 

normatif, tetapi berkembang menjadi pendekatan edukasi kontekstual yang 

membantu keluarga meningkatkan literasi digital, menyaring konten, serta 

menjaga adab dalam penggunaan teknologi, sehingga lebih siap menghadapi 

tantangan individualisme digital, disrupsi peran orang tua, dan melemahnya 

pengawasan terhadap anak. Hal ini tercermin dalam kegiatan pengabdian 



 

 

247 

 

kepada masyarakat bersama jama’ah Musholla Al-Fattah, Desa Prasung, yang 

menunjukkan bahwa revitalisasi pendidikan akhlak Nabawi efektif dalam 

memperkuat ketahanan keluarga Muslim peri-urban melalui kajian tematik 

yang menginternalisasikan nilai empati, musyawarah, resolusi konflik, dan 

keteguhan moral secara kontekstual, ditandai dengan meningkatnya kesadaran 

spiritual, komunikasi empatik, serta partisipasi aktif dalam pendidikan 

keluarga. Proses pengabdian ini tidak hanya menghasilkan perubahan sosial 

yang terukur, tetapi juga menegaskan pentingnya pendekatan partisipatif dan 

reflektif dalam membangun sistem pendidikan keluarga berbasis nilai, 

sekaligus memperkuat teori pendidikan Islam berbasis akhlak profetik dan 

konsep resiliensi keluarga dalam literatur kontemporer, serta membuka 

peluang pengembangan modul pendidikan keluarga yang adaptif terhadap 

dinamika sosial masyarakat peri-urban; dengan demikian, pendidikan akhlak 

Nabawi dapat direkonstruksi sebagai sistem etika keluarga yang transformatif 

dan berkelanjutan, di mana sinergi antara akademisi dan komunitas menjadi 

kunci pembentukan ekosistem pendidikan moral yang kontekstual, inklusif, 

dan responsif terhadap tantangan zaman.  



 

248 

 

Refrensi 

Ainiyah, Q. (2017). Urgensi Pendidikan Perempuan Dalam Menghadapi Masyarakat 

Modern. Halaqa: Islamic Education Journal, 1(2), 97–109. 

https://doi.org/10.21070/halaqa.v1i2.1240 

Arifin, S., & Mufaridah, H. (2018). Pengembangan Desain Konseling Berbasis Pesantren 

dengan Pendekatan Service-Learning. Jurnal Bimbingan Dan Konseling Islam, 8(2), 

110–132. https://doi.org/10.29080/jbki.2018.8.2.110-132 

Asrofi, A., Hamilaturroyya, H., & Purwoko, P. (2025). ASESMEN PEMBELAJARAN 

PROFETIK DALAM PENDIDIKAN ISLAM: STRATEGI HOLISTIK UNTUK 

PENGUATAN NILAI SPIRITUAL DAN KARAKTER PESERTA DIDIK. 

STRATEGY : Jurnal Inovasi Strategi Dan Model Pembelajaran, 5(2), 66–78. 

https://doi.org/10.51878/strategi.v5i2.4839 

Laila Dzikra & Siti Masyithoh. (2025). Dekadensi Akhlak Anak terhadap Orang Tua: 

Refleksi Pendidikan Akhlak di Tengah Ledakan Teknologi. Jurnal IHSAN : Jurnal 

Pendidikan Islam, 3(3), 731–738. https://doi.org/10.61104/ihsan.v3i3.1524 

Rachman Jaya. (2022). Dinamika Kemajuan Dalam Studi Pembangunan Pertanian: 

Membangun Kesadaran dan Pengembangan Inovasi Pertanian. Syiah Kuala 

University Press. 

Rahmawati, & Nur, H. (2025). Pengasuhan di Era Digital: Menyeimbangkan Teknologi, 

Nilai Tradisional, dan Dinamika Keluarga Modern. Arus Jurnal Sains dan Teknologi, 

3(1), 37–47. https://doi.org/10.57250/ajst.v3i1.1126 

Ram, W. (2025). Peran Gender dan Transformasi Struktur Keluarga Indonesia di Era Society 

5.0. J-CEKI : Jurnal Cendekia Ilmiah, 4(3), 669–680. 

https://doi.org/10.56799/jceki.v4i3.7867 

Sari, J. A., & Diana, B. A. (2024). Dampak Transformasi Digitalisasi terhadap Perubahan 

Perilaku Masyarakat Pedesaan. Jurnal Pemerintahan Dan Politik, 9(2), 88–96. 

https://doi.org/10.36982/jpg.v9i2.3896 

Wahyuni, H., Barizi, A., Kawakip, A. N., Aluf, W. A., & Ardiansyah, I. (2024). 

TANTANGAN DAN PELUANG PENDIDIKAN ISLAM DI ERA DIGITALISASI 

DALAM SUDUT PANDANG FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM. Raudhah Proud 

To Be Professionals : Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 9(1), 206–217. 

https://doi.org/10.48094/raudhah.v9i1.653 

Zubaidi, A. (2023). PKM Penguatan Literasi dan Numerasi melalui Program Kampus 

Mengajar Angkatan 4 di SD Kalibuntu V Probolinggo. GUYUB: Journal of 

Community Engagement, 4(1), Article 1. https://doi.org/10.33650/guyub.v4i1.5909 

Zubaidi, A., & Nadifah, S. A. (2023). Implementation of Community-Based Education in 

Increasing Learning Interest of Marginalized Children in School. Syaikhuna: Jurnal 

Pendidikan Dan Pranata Islam, 14(02), Article 02. 

https://doi.org/10.58223/syaikhuna.v14i02.7116 

 

 


